* Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vo. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104

Available online at http.//jurnal.abulyatama.ac.id/dedikasi JURNAL

DEDIKASI PENDIDIKAN

ISSN 2548-8848 (Online)
Universitas Abulyatama

Jurnal Dedikasi Pendidikan

DEKONSTRUKSI MAKNA QUDWAH DALAM
PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM: TANTANGAN
METODOLIGIS DI ERA DIGITAL

Zakaria Ilyas'", Azhari’, M. Syarif®
“Prodi Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Agama Islam, Universitas Serambi Mekkah,
Banda Aceh, 23245, Indonesia.
2Program Pascasarjana Fakultas Hukum, Universitas Abulyatama, Aceh Besar, Aceh, Indonesia
*Email korespondensi : zakaria.kpi@serambimekkah.ac.id'

Diterima Juli 2025; Disetujui Januari 2026; Dipublikasi 31 Januari 2026

Abstract: The phenomenon of deconstructing the meaning of qudwah (exemplary leadership) in digital society
has profound implications for the methodological foundations of Islamic Education. The shift in authority from
traditional educators (ulama, kyai, ustadz) to digital populism has altered the paradigm of uswah hasanah
from something transcendent and methodical to something profane and transactional. This article analyzes
how the essential values of exemplary leadership in the context of character education undergo deconstruction
by digital content culture. Three primary patterns of deconstruction emerge: first, the criteria for educational
exemplary leadership shift from scholarly and moral authority (ilmu and adab) to popularity and digital
engagement, second, timeless transcendent educational values are reduced to temporary and fluid content;
third, the hierarchical and humanistic educator-learner relationship transforms into a transactional producer-
consumer dynamic. Social media algorithms act as a hidden curriculum that prioritizes virality over the
internalization of values. The phenomenon of religious influencers represents the commodification of the
Islamic educator's role for economic orientation (attention economy). Consequently, there is a crisis of
authenticity in the character formation of students and learners. This article offers a re-actualization of the
concept of qudwah in Islamic Education through strengthening critical digital literacy, media-based educator
competency certification, and the integration of digital ethics into the Islamic Education curriculum.

Keywords : deconstruction of qudwah, digital populism, religious influencer, attention economy.

Abstrak: Fenomena dekonstruksi makna qudwah (keteladanan) dalam masyarakat digital memiliki implikasi
mendalam terhadap dasar-dasar metodologi Pendidikan Islam. Pergeseran otoritas dari figur pendidik
tradisional (ulama, kyai, ustadz) menuju populisme digital telah mengubah paradigma uswah hasanah yang
semula transenden dan metodis menjadi profan dan transaksional. Artikel ini menganalisis bagaimana nilai
esensial keteladanan dalam konteks pendidikan karakter mengalami dekonstruksi oleh budaya konten digital.
Tiga pola utama dekonstruksi teridentifikasi: pertama, kriteria keteladanan pendidik bergeser dari otoritas
keilmuan-moral (i/mu dan adab) menuju popularitas dan interaksi digital; kedua, nilai-nilai pendidikan yang
bersifat transenden dan abadi direduksi menjadi konten temporer yang cair; ketiga, relasi pendidik-peserta
didik yang bersifat hierarkis dan humanis bertransformasi menjadi hubungan transaksional antara produsen
dan konsumen konten. Algoritma media sosial berperan sebagai kurikulum tersembunyi (hidden curriculum)
yang mengutamakan viralitas dibandingkan internalisasi nilai. Fenomena religious influencer
merepresentasikan komodifikasi peran pendidik Islam demi orientasi ekonomi (atfention economy).
Implikasinya, terjadi krisis otentisitas dalam pembentukan karakter santri dan peserta didik. Artikel ini
menawarkan reaktualisasi konsep qudwah dalam Pendidikan Islam melalui penguatan literasi digital kritis,
sertifikasi kompetensi pendidik berbasis media, serta integrasi etika digital dalam kurikulum pendidikan Islam.

Kata kunci : Qudwah, Islamic Education, digital populism, educational influencer, digital literacy

Dekonstruksi Makna Qudwah Dalam Perspektif....
(Zakaria, Azhari, & Syarif, 2026) 97



Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vol. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104
http://jurnal.abulyatama.ac.id/index.php/dedikasi

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam menempatkan konsep keteladanan atau qudwah sebagai metodologi utama dalam proses
transfer pengetahuan dan pembentukan karakter (za dib). Dalam tradisi keilmuan Islam, figur pendidik bukan
sekadar penyampai materi (fransfer of knowledge), tetapi merupakan manusia hidup yang mewujudkan nilai-
nilai kebenaran (fransfer of values). Namun, masuknya teknologi digital ke dalam ranah pendidikan telah
membawa perubahan mendasar, bahkan mengancam stabilitas makna qudwah itu sendiri. Konsep keteladanan
yang semula melekat pada figur-figur pendidik tradisional—seperti ulama, kiai, atau ustadz yang memiliki
legitimasi keilmuan (sanad)y—kini mulai bergeser ke arah model keteladanan baru yang lebih cair dan populis
(Heidi A. Champbell, 2020).

Dalam konteks Pendidikan Islam kontemporer, kita menyaksikan bagaimana otoritas pendidik tradisional
mulai kehilangan pengaruhnya di kalangan generasi muda (peserta didik digital native). Survei menunjukkan
bahwa mayoritas remaja Muslim lebih sering mengakses konten keagamaan melalui media sosial daripada
menghadiri pengajian atau proses pembelajaran tatap muka di lembaga pendidikan konvensional (Pew Research
Center, 2022). Fenomena ini mengindikasikan terjadinya disrupsi dalam proses pencarian figur teladan (role
model) yang menjadi basis pedagogis dalam Pendidikan Islam.

Munculnya fenomena religious influencer dengan jutaan pengikut menjadi bukti nyata transformasi konsep
keteladanan pendidik (M. Taufiq Rahman, 2021). Di era digital, banyak figur pendidik Islam membangun
otoritas mereka melalui konten-konten kreatif di media sosial. Pendekatan ini memang membawa kemudahan
dalam aksesibilitas ilmu, namun di balik itu muncul kekhawatiran serius terhadap substansi pendidikan itu
sendiri. Pesan-pesan pendidikan Islam yang seharusnya berbasis transformasi spiritual, seringkali tergerus oleh
kepentingan komersial dan pencitraan personal branding. Tidak sedikit konten edukasi Islam yang lebih
menonjolkan sisi hiburan dan estetika daripada kedalaman materi dan keteladanan moral (akhlak). Akibatnya,
kita menyaksikan skandal moral yang melibatkan figur publik, yang memperlihatkan betapa rapuhnya fondasi
karakter jika keteladanan hanya dibangun di atas popularitas digital semata.

Algoritma media sosial turut memperparah kondisi ini dengan menciptakan ekosistem yang mengutamakan
engagement (interaksi) dibandingkan kualitas edukatif. Sistem ini secara tidak langsung mendorong para kreator
konten pendidikan untuk memproduksi materi yang viral dan sensasional, seringkali mengorbankan kedalaman
materi dan nilai-nilai adab (Thsan Alvi, 2020). Dalam perspektif Pendidikan Islam, hal ini berbahaya karena nilai-
nilai keteladanan yang substantif terpinggirkan. Yang lebih mengkhawatirkan adalah terjadinya pendangkalan
makna qudwah sebagai metode pendidikan. Nilai-nilai pendidikan yang seharusnya bersifat absolut dan
transenden, terkikis menjadi sekadar konten hiburan yang temporer (Talal Asad, 2003).

Relasi pendidik-peserta didik dalam Pendidikan Islam yang dahulu dijunjung tinggi sebagai ikatan penuh
nilai spiritual (tarbiyah), kini mengalami transformasi struktural. Hubungan yang seharusnya bersifat transenden,
humanis, dan berbasis adab, itu perlahan bergeser menjadi interaksi transaksional, menyerupai dinamika antara

produsen dan konsumen konten. Pendidik (ustadz/dai) diposisikan sebagai penyedia konten yang dituntut tampil

98 ISSN 2548-8848 (Online)



Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vo. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104

populer, sementara peserta didik (murid/santri) menjadi penikmat pasif yang memilih guru berdasarkan daya
tarik visual dan algoritma. Pergeseran ini mengaburkan makna moral dan tujuan pendidikan Islam itu sendiri,
yakni pembentukan insan kamil (khalifah).

Perubahan ini membawa implikasi serius bagi pendidikan karakter generasi muda Muslim. Tanpa filter
edukatif yang memadai, peserta didik rentan terpapar nilai-nilai keteladanan yang dangkal dan instan. Padahal,
Pendidikan Islam menuntut proses internalisasi nilai yang mendalam dan berkelanjutan. Situasi ini mendesak
para praktisi dan pemikir Pendidikan Islam untuk memikirkan ulang konsep qudwah dalam kurikulum digital.
Diperlukan pendekatan pedagogis baru yang mampu memadukan nilai-nilai tradisional dengan medium digital
tanpa kehilangan esensi keteladanan. Artikel ini akan membahas secara mendalam tentang proses dekonstruksi
nilai qudwah dalam konteks Pendidikan Islam, faktor pendorongnya, implikasinya terhadap proses belajar
mengajar, serta rekomendasi strategi reaktualisasi keteladanan di era digital.

PEMBAHASAN
Konsep Qudwah sebagai Metodologi Pendidikan Islam

Konsep ‘qudwah’ dalam tradisi Islam memiliki akar yang mendalam baik secara linguistik maupun
terminologis. Secara etimologis, kata ‘qudwah’ (:5%) berasal dari akar kata (+3) yang mengandung makna dasar
"mengikuti" atau "meneladani" (Ahmad Ibn Faris,1979). Ibn Manzhur dalam kamus monumentalnya Lisan al-
'Arab menjelaskan bahwa secara bahasa, ‘qudwah’ berarti "contoh yang dijadikan panutan dalam
berperilaku”(Ibn Manzhur, 1990).

Dalam perspektif Pendidikan Islam, konsep qudwah bukan sekadar istilah filosofis, melainkan sebuah
metode pembelajaran yang efektif (methodology of teaching). Secara etimologis, kata qudwah (s5%) berasal dari
akar kata (s-+3) yang mengandung makna dasar "mengikuti" atau "meneladani" (Ahmad Ibn Faris, 1979). Dalam
kamus Lisan al-'Arab, Ibon Manzhur menjelaskan bahwa qudwah berarti "contoh yang dijadikan panutan dalam
berperilaku” (Ibn Manzhur, 1990). Dalam konteks pendidikan, ini bermakna bahwa perilaku guru adalah
kurikulum hidup bagi muridnya.

Secara terminologis, Al-Qurthubi dalam tafsirnya menegaskan bahwa qudwah secara syar'i merujuk pada
"proses mengikuti dan meneladani sosok yang dianggap ideal dalam kebaikan" (al-Qurthubi, 1964). Landasan
ini merujuk pada firman Allah dalam al-Qur’an Surat Al-Ahzab ayat 21 yang menetapkan Rasulullah SAW
sebagai ‘uswah hasanah (teladan utama). Dalam tataran pedagogis, Imam Nawawi menekankan aspek aplikatif
qudwah sebagai "perwujudan nyata dari nilai-nilai teoritis" (An-Nawawi, 2000). Artinya, seorang pendidik Islam
tidak hanya mengajarkan teori kebenaran, tetapi harus membuktikannya melalui praktik kehidupan sehari-hari.

Pemikiran para ulama pendidikan Islam klasik semakin memperkaya konsep ini. Al-Ghazali dalam /Ay’
'Uliim al-Din mengaitkan qudwah dengan konsep ‘syaih atau mursyid (pembimbing) dalam tasawuf,
menekankan bahwa keteladanan pendidik harus mencakup keselarasan antara perkataan dan perbuatan
(concistency), karena murid akan lebih menangkap melalui pengamatan daripada mendengarkan ceramah (al-

Ghazali, 1982). Asy-Syathibi dalam Al-Muwafagat membedakan antara qudwah umum dengan qudwah

Dekonstruksi Makna Qudwah Dalam Perspektif....
(Zakaria, Azhari, & Syarif, 2026) 99



Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vol. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104
http://jurnal.abulyatama.ac.id/index.php/dedikasi

syar'iyyah yang spesifik bagi figur yang memiliki kewenangan syariat (asy-Syathibi, 1975). Ibn Qayyim al-
Jauziyyah memberikan dimensi psikologis pendidikan dengan memandang qudwah sebagai "proses
transformasi spiritual" yang menular (infectious) melalui interaksi intensif antara pendidik dan peserta didik (Ibn
Qayyim, 1996).

Dari tinjauan literatur klasik tersebut, tampak bahwa qudwah dalam Pendidikan Islam memiliki tiga
dimensi utama: dimensi kognitif (keilmuan), dimensi afektif (moral/akhlak), dan dimensi psikomotorik/tindakan.
Pendidik yang menjadi gudwah adalah mereka yang mampu mengintegrasikan ketiga dimensi ini. Namun, di
era digital, integrasi ini terancam dekonstruksi yang mengubah peran pendidik dari murabbi (pembentuk)
menjadi sekadar content provider.

Dekonstruksi Dan Populisme Digital (Ancaman Terhadap Otoritas Pendidik Islam )

Untuk memahami pergeseran peran pendidik Islam saat ini, kajian terhadap teori dekonstruksi Jacques
Derrida dan fenomena populisme digital menjadi relevan. Teori dekonstruksi menawarkan pisau analisis untuk
membongkar konstruksi makna keteladanan yang selama ini dianggap stabil dalam institusi pendidikan (Derrida,
1976). Dalam konteks ini, dekonstruksi terjadi ketika makna "pendidik ideal" yang dibangun oleh tradisi
pesantren atau madrasah diambil alih oleh logika media baru.

Elemen kunci lainnya adalah teori populisme digital, yang dalam konteks pendidikan merujuk pada cara
baru produksi dan konsumsi otoritas keilmuan melalui platform media sosial (Gerbaudo, 2019). Fenomena ini
ditandai dengan munculnya figur-figur pendidik non-tradisional (bukan lulusan perguruan tinggi keagamaan)
yang membangun pengaruh melalui algoritma dan logika viralitas, bukan melalui jalur kredensial akademik atau
sanad keilmuan (Bunt, 2018). Kita menyaksikan bagaimana influencer agama dengan kemasan visual menarik
mampu menyaingi otoritas kyai atau ustadz senior dalam hal jumlah pengikut (peserta didik) di ruang digital.

Titik temu antara dekonstruksi dan populisme digital terletak pada pembongkaran struktur hierarki
pendidikan tradisional. Jika dekonstruksi bekerja pada level wacana (makna pendidik), populisme digital bekerja
pada level praktik sosial (proses belajar). Algoritma media sosial berperan sebagai "kekuatan dekonstruktif” yang
tidak disadari (Gillespie, 2018). Sistem rekomendasi ini menciptakan kurikulum tersembunyi (hidden
curriculum) yang mendikte bentuk-bentuk baru qudwah yang sesuai dengan selera pasar. Materi pendidikan
Islam yang kompleks dan mendalam cenderung tersingkir oleh konten edukasi yang menyederhanakan masalah
dan memberikan solusi instan.

Media sosial juga menciptakan kondisi hiperrealitas (Baudrillard, 1994), di mana citra keteladanan visual
(gaya berpakaian, setting kajian yang estetik) lebih dihargai daripada substansi pendidikan yang sesungguhnya.
Orientasi ekonomi (attention economy) yang mendasari operasi media sosial semakin memperparah kondisi ini
(Davenport, 2001). Dalam logika ini, kualitas seorang pendidik diukur melalui metrik kuantitatif seperti jumlah
like, share, dan komentar, bukan melalui parameter kedalaman ilmu atau kedewasaan spiritual peserta didiknya.

Namun demikian, dekonstruksi dalam konteks ini tidak selalu bermakna negatif bagi Pendidikan Islam.

Beberapa sarjana melihat peluang demokratisasi akses pengetahuan agama melalui mekanisme ini (Campbell,

100 ISSN 2548-8848 (Online)



Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vo. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104

2013). Proses ini memungkinkan munculnya pendidik muda yang melek digital dan adaptif, mampu
menerjemahkan nilai-nilai Islam ke dalam bahasa yang relevan bagi generasi Z dan Alpha. Tantangan utama
bagi Pendidikan Islam adalah menemukan keseimbangan antara adaptasi teknologi dan pemeliharaan esensi
qudwah sebagai nilai pedagogis yang sakral.

Analisis Kritis Perubahan Relasi Pendidik dan Peserta Didik

Dekonstruksi makna qudwah membawa dampak langsung pada relasi dasar dalam proses Pendidikan
Islam, yaitu relasi antara guru (mu'allim) dan murid (ta'lim). Dalam perspektif tradisional, relasi ini bersifat
transendental, beradab, dan bertujuan untuk pemindahan ilmu sekaligus nilai (adab). Namun, di era digital, relasi
ini mengalami reifikasi menjadi hubungan transaksional antara produsen konten dan konsumen.

Pertama, terjadi pergeseran kriteria keteladanan. Dalam Pendidikan Islam klasik, kriteria keteladanan utama
adalah ‘i/mu (keilmuan) dan adab (etika). Seorang pendidik dihormati karena kedalaman ilmunya dan kemuliaan
akhlaknya. Namun, dalam konstruksi baru, kriteria ini bergeser menjadi popularitas dan kemampuan menghibur.
Figur pendidik dituntut untuk menjadi selebritas yang bisa menarik perhatian dalam hitungan detik. Hal ini
berpotensi menyingkirkan figur pendidik tulus yang kurang mahir mengemas konten visual namun memiliki
kedalaman ilmu.

Kedua, materi pendidikan mengalami fragmentasi. Kurikulum Pendidikan Islam yang terstruktur dan
sistematis—seperti yang ditemukan di pesantren atau madrasah—digantikan oleh potongan-potongan konten
(shorts, reels) yang tidak berkesinambungan. Peserta didik mungkin mendapatkan banyak informasi, namun
kurang dalam pemahaman sistematis yang holistik. Ini adalah bentuk pendangkalan pendidikan, di mana ilmu
agama dikonsumsi seperti fast food.

Ketiga, hilangnya proses internalisasi. Pendidikan Islam menekankan pada proses tadrib (latihan) dan ta'lim
(pengajaran) yang berulang dan bimbingan intensif. Relasi guru-murid yang transaksional di media sosial
menghilangkan dimensi pendampingan ini. Murid menjadi konsumen yang pasif, sementara guru tidak memiliki
kapasitas untuk melakukan evaluasi perkembangan karakter murid secara riil.

Keempat, munculnya komodifikasi simbol-simbol pendidikan Islam. Banyak influencer pendidikan yang
menggunakan simbol-simbol religius (busana muslim, atribut keagamaan) sebagai sarana branding pribadi demi
mendapatkan endorse atau keuntungan komersial. Fenomena ini mengaburkan batas antara dakwah pendidikan
yang tulus dan aktivitas bisnis (Jose van Dijck, 2013). Dalam perspektif Pendidikan Islam, hal ini berbahaya
karena dapat menyesatkan peserta didik dalam memahami esensi kesalehan yang tidak lahir dari penampilan
luar, melainkan keikhlasan batin.

Reaktualisasi Qudwah dalam Kurikulum Pendidikan Islam Era Digital

Menyikapi dekonstruksi ini, Pendidikan Islam tidak boleh bersikap reaktif dengan menolak teknologi,
namun harus proaktif dalam mereaktualisasi konsep qudwah. Reaktualisasi ini adalah upaya memperbarui
metodologi pendidikan agar tetap relevan tanpa kehilangan roh keislamannya.

Pertama, integrasi literasi digital berbasis nilai dalam kurikulum pendidikan Islam. Lembaga pendidikan
Islam tidak bisa lagi mengabaikan kompetensi digital. Literasi digital di sini bukan hanya tentang keterampilan

Dekonstruksi Makna Qudwah Dalam Perspektif....
(Zakaria, Azhari, & Syarif, 2026) 101



Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vol. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104
http://jurnal.abulyatama.ac.id/index.php/dedikasi

teknis (menggunakan gadget), tetapi terutama literasi kritis terhadap konten. Peserta didik harus diajarkan untuk
membedakan antara pendidik yang otoritatif dan sekadar influencer, antara ilmu yang mendalam dan opini yang
dangkal. Ini adalah bagian dari pembentukan agidah dan akhlak di era modem.

Kedua, reorientasi peran pendidik Islam. Pendidik di era digital dituntut untuk memiliki kompetensi ganda:
kedalaman ilmu agama (sharih) dan kemampuan komunikasi digital (mahir). Pendidik harus menjadi digital
qudwah, yaitu figur yang mampu memberi teladan tidak hanya dalam dunia nyata, tetapi juga menjaga integritas
di dunia maya. Lembaga pendidikan kegamaan perlu memasukkan mata kuliah atau pelatihan dakwah digital
dan manajemen media sosial dalam kurikulum calon pendidik.

Ketiga, pengembangan model sertifikasi atau akreditasi bagi pendidik dan konten kreator keagamaan.
Untuk menjaga kualitas Pendidikan Islam di ruang digital, diperlukan mekanisme filtrasi yang melibatkan
otoritas pendidikan dan lembaga keagamaan. Sertifikasi ini bukan sebagai bentuk sensor, tetapi sebagai jaminan
kualitas mutu edukatif agar materi yang disampaikan sesuai dengan prinsip-prinsip Pendidikan Islam yang
rahmatan lil-'alamin.

Keempat, kolaborasi antara institusi pendidikan formal dan komunitas digital. Pesantren, madrasah, dan
perguruan tinggi Islam perlu menjalin kolaborasi strategis dengan kreator konten atau platform digital.
Kolaborasi ini bertujuan untuk menghasilkan konten edukatif yang bermutu tinggi, substansial, namun tetap
menarik bagi generasi muda. Hal ini dapat menjadi solusi atas kesenjangan antara tradisi keilmuan klasik yang

"kaku" dengan dinamika budaya digital yang "cair".

KESIMPULAN

Dekonstruksi makna qudwah dalam masyarakat digital merupakan fenomena yang tidak dapat dihindari,
namun membawa konsekuensi serius bagi dunia Pendidikan Islam. Pergeseran otoritas dari figur pendidik
tradisional berbasis keilmuan menuju figur influencer berbasis popularitas telah mereduksi keteladanan menjadi
komoditas pasar. Hal ini mengakibatkan krisis relasi pendidik-peserta didik, fragmentasi materi, dan ancaman
terhadap pendidikan karakter Islam yang autentik.

Meskipun demikian, tantangan ini juga membawa peluang untuk pembaharuan metodologi Pendidikan
Islam. Melalui pendekatan yang kritis dan adaptif, esensi qudwah dapat diaktualisasi kembali dalam format baru.
Diperlukan sinergi yang kuat antara penguatan literasi digital kritis bagi peserta didik, peningkatan kompetensi
pedagogis-digital bagi pendidik, serta regulasi etika yang mendorong lahimya ekosistem pendidikan Islam yang
sehat di ruang virtual. Dengan demikian, Pendidikan Islam tetap dapat menjalankan fungsinya sebagai
pembentuk peradaban yang rahmatan lil 'alamin di tengah arus deras digitalisasi.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A. (2020). Islamic Discourse in the Digital Age: Between Commodification and
Authenticity. Oxford: Oxford University Press.

102 ISSN 2548-8848 (Online)



Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vo. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104

Ahmed, L. (2020). Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate (25th Anniversary
Edition). New Haven: Yale University Press.

Al-Ghazali, A. H. (2021). Ihya' 'Ulum al-Din, Jilid. I1l. Beirut: Dar al-Ma'rifah.
Al-Jauziyyah, 1. Q. (2012). Madarij as-Salikin, Jilid. I. Beirut: Dar al-Kitab al-'Arabi.
Al-Qurthubi, M. B. A. (2014). Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an, Jilid. XIV. Kairo: Dar al-Salam.

Alvi, 1. (2020). Algorithmic Piety: How Social Media Shapes Religious Authority. Digital Religion,
8(1), 45-60.

An-Nawawi, Y. B. S. (2007). Riyadh as-Shalihin. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.

Asad, T. (2003). Formations of the Secular: Christianity, Islam. Modernity. Stanford: Stanford

University Press.
Asy-Syathibi, I. Bin M. (2006). Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari'ah, Jilid. Il. Kairo: Dar al-Fikr.

Bunt, G. R. (2018). Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming Religious
Authority. Chapel Hill: UNC Press.

Campbell, H. A. (2020). Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds (2nd
ed.). London: Routledge.

Derrida, J. (2016). Of Grammatology (40th Anniversary Edition). Baltimore: Johns Hopkins University

Press.

Fairclough, N. (2015). Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language (2nd ed.). London:
Routledge.

Faris, 1. A. (2006). Magayis al-Lughah, Jilid V. Beirut: Dar al-Fikr.

Gerbaudo, P. (2019). The Digital Party: Political Organisation and Online Democracy. London: Pluto

Press.

Gillespie, T. (2018). Custodians of the Internet: Platforms, Content Moderation, and the Hidden
Decisions That Shape Social Media. New Haven: Yale University Press.

Hirschkind, C. (2006). The Ethical Soundscape. Cassette Sermons and Islamic Counterpublics. New

York: Columbia University Press.

Dekonstruksi Makna Qudwah Dalam Perspektif....
(Zakaria, Azhari, & Syarif, 2026) 103



Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vol. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104
http://jurnal.abulyatama.ac.id/index.php/dedikasi

Ibn Manzhur, M. B. M. (2015). Lisan al-'Arab, Jilid. XV. Beirut: Dar Shadir.

Igbal, A. (2021). The Algorithmic Ummah: How Social Media Shapes Islamic Authority. Cambridge:
MIT Press.

Latief, H. (2019). Dakwah Kreatif: Media, Teknologi, dan Islam di Indonesia. Jakarta: Pustaka Alvabet.

Pew Research Center. (2022). The Future of World Religions: Population Growth Projections, 2010—
2050. Washington, DC: Pew Research Center.

Rahman, M. T. (2021). Dakwah Digital: Antara Otoritas dan Popularitas. Jakarta: Pustaka Alvabet.

van Dijck, J. (2021). The Platform Society: Public Values in a Connective World. Oxford: Oxford

University Press.

Wu, T. (2016). The Attention Merchants: The Epic Scramble to Get Inside Our Heads. New York: Knopf
Doubleday Publishing Group.

Zuboff, S. (2019). The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the New
Frontier of Power. New York: Public Affairs.

»  How to cite this paper :

Zakaria. 1., Azhari., & Syarif, M. (2026). Dekonstruksi Makna Qudwah Dalam Perspektif Pendidikan
Islam: Tantangan Metodoligis Di Era Digital. Jurnal Dedikasi Pendidikan, 10(1), 97-104.

104 ISSN 2548-8848 (Online)



