
	
▪ Jurnal	Dedikasi	Pendidikan,	Vo.	10,	No.	1,	Januari	2026	:	97-104		

Dekonstruksi	Makna	Qudwah	Dalam	Perspektif....	 	 							
(Zakaria, Azhari, & Syarif, 2026)                                  	97 
	

 

 

 

 DEKONSTRUKSI MAKNA QUDWAH DALAM 
PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM: TANTANGAN 

METODOLIGIS DI ERA DIGITAL  

Zakaria Ilyas1*, Azhari2, M. Syarif3 

1,3Prodi Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Agama Islam, Universitas Serambi Mekkah, 
Banda Aceh, 23245, Indonesia.  

2Program Pascasarjana Fakultas Hukum, Universitas Abulyatama, Aceh Besar, Aceh, Indonesia 
*Email korespondensi : zakaria.kpi@serambimekkah.ac.id1 

 
Diterima Juli 2025; Disetujui Januari 2026; Dipublikasi 31 Januari 2026 

Abstract: The phenomenon of deconstructing the meaning of qudwah (exemplary leadership) in digital society 
has profound implications for the methodological foundations of Islamic Education. The shift in authority from 
traditional educators (ulama, kyai, ustadz) to digital populism has altered the paradigm of uswah hasanah 
from something transcendent and methodical to something profane and transactional. This article analyzes 
how the essential values of exemplary leadership in the context of character education undergo deconstruction 
by digital content culture. Three primary patterns of deconstruction emerge: first, the criteria for educational 
exemplary leadership shift from scholarly and moral authority (ilmu and adab) to popularity and digital 
engagement; second, timeless transcendent educational values are reduced to temporary and fluid content; 
third, the hierarchical and humanistic educator-learner relationship transforms into a transactional producer-
consumer dynamic. Social media algorithms act as a hidden curriculum that prioritizes virality over the 
internalization of values. The phenomenon of religious influencers represents the commodification of the 
Islamic educator's role for economic orientation (attention economy). Consequently, there is a crisis of 
authenticity in the character formation of students and learners. This article offers a re-actualization of the 
concept of qudwah in Islamic Education through strengthening critical digital literacy, media-based educator 
competency certification, and the integration of digital ethics into the Islamic Education curriculum. 

Keywords : deconstruction of qudwah, digital populism, religious influencer, attention economy. 

Abstrak: Fenomena dekonstruksi makna qudwah (keteladanan) dalam masyarakat digital memiliki implikasi 
mendalam terhadap dasar-dasar metodologi Pendidikan Islam. Pergeseran otoritas dari figur pendidik 
tradisional (ulama, kyai, ustadz) menuju populisme digital telah mengubah paradigma uswah hasanah yang 
semula transenden dan metodis menjadi profan dan transaksional. Artikel ini menganalisis bagaimana nilai 
esensial keteladanan dalam konteks pendidikan karakter mengalami dekonstruksi oleh budaya konten digital. 
Tiga pola utama dekonstruksi teridentifikasi: pertama, kriteria keteladanan pendidik bergeser dari otoritas 
keilmuan-moral (ilmu dan adab) menuju popularitas dan interaksi digital; kedua, nilai-nilai pendidikan yang 
bersifat transenden dan abadi direduksi menjadi konten temporer yang cair; ketiga, relasi pendidik-peserta 
didik yang bersifat hierarkis dan humanis bertransformasi menjadi hubungan transaksional antara produsen 
dan konsumen konten. Algoritma media sosial berperan sebagai kurikulum tersembunyi (hidden curriculum) 
yang mengutamakan viralitas dibandingkan internalisasi nilai. Fenomena religious influencer 
merepresentasikan komodifikasi peran pendidik Islam demi orientasi ekonomi (attention economy). 
Implikasinya, terjadi krisis otentisitas dalam pembentukan karakter santri dan peserta didik. Artikel ini 
menawarkan reaktualisasi konsep qudwah dalam Pendidikan Islam melalui penguatan literasi digital kritis, 
sertifikasi kompetensi pendidik berbasis media, serta integrasi etika digital dalam kurikulum pendidikan Islam. 

Kata kunci : Qudwah, Islamic Education, digital populism, educational influencer, digital literacy 

Available online at http://jurnal.abulyatama.ac.id/dedikasi 
ISSN 2548-8848 (Online)  

Universitas Abulyatama 

Jurnal Dedikasi Pendidikan  



	
Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vol. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104 
http://jurnal.abulyatama.ac.id/index.php/dedikasi 
 

 

98																																																																																																																																															ISSN 2548-8848 (Online)                                                                                                       												
    

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam menempatkan konsep keteladanan atau qudwah sebagai metodologi utama dalam proses 

transfer pengetahuan dan pembentukan karakter (ta’dib). Dalam tradisi keilmuan Islam, figur pendidik bukan 

sekadar penyampai materi (transfer of knowledge), tetapi merupakan manusia hidup yang mewujudkan nilai-

nilai kebenaran (transfer of values). Namun, masuknya teknologi digital ke dalam ranah pendidikan telah 

membawa perubahan mendasar, bahkan mengancam stabilitas makna qudwah itu sendiri. Konsep keteladanan 

yang semula melekat pada figur-figur pendidik tradisional—seperti ulama, kiai, atau ustadz yang memiliki 

legitimasi keilmuan (sanad)—kini mulai bergeser ke arah model keteladanan baru yang lebih cair dan populis 

(Heidi A. Champbell, 2020). 

Dalam konteks Pendidikan Islam kontemporer, kita menyaksikan bagaimana otoritas pendidik tradisional 

mulai kehilangan pengaruhnya di kalangan generasi muda (peserta didik digital native). Survei menunjukkan 

bahwa mayoritas remaja Muslim lebih sering mengakses konten keagamaan melalui media sosial daripada 

menghadiri pengajian atau proses pembelajaran tatap muka di lembaga pendidikan konvensional (Pew Research 

Center, 2022). Fenomena ini mengindikasikan terjadinya disrupsi dalam proses pencarian figur teladan (role 

model) yang menjadi basis pedagogis dalam Pendidikan Islam. 

Munculnya fenomena religious influencer dengan jutaan pengikut menjadi bukti nyata transformasi konsep 

keteladanan pendidik (M. Taufiq Rahman, 2021). Di era digital, banyak figur pendidik Islam membangun 

otoritas mereka melalui konten-konten kreatif di media sosial. Pendekatan ini memang membawa kemudahan 

dalam aksesibilitas ilmu, namun di balik itu muncul kekhawatiran serius terhadap substansi pendidikan itu 

sendiri. Pesan-pesan pendidikan Islam yang seharusnya berbasis transformasi spiritual, seringkali tergerus oleh 

kepentingan komersial dan pencitraan personal branding. Tidak sedikit konten edukasi Islam yang lebih 

menonjolkan sisi hiburan dan estetika daripada kedalaman materi dan keteladanan moral (akhlak). Akibatnya, 

kita menyaksikan skandal moral yang melibatkan figur publik, yang memperlihatkan betapa rapuhnya fondasi 

karakter jika keteladanan hanya dibangun di atas popularitas digital semata. 

Algoritma media sosial turut memperparah kondisi ini dengan menciptakan ekosistem yang mengutamakan 

engagement (interaksi) dibandingkan kualitas edukatif. Sistem ini secara tidak langsung mendorong para kreator 

konten pendidikan untuk memproduksi materi yang viral dan sensasional, seringkali mengorbankan kedalaman 

materi dan nilai-nilai adab (Ihsan Alvi, 2020). Dalam perspektif Pendidikan Islam, hal ini berbahaya karena nilai-

nilai keteladanan yang substantif terpinggirkan. Yang lebih mengkhawatirkan adalah terjadinya pendangkalan 

makna qudwah sebagai metode pendidikan. Nilai-nilai pendidikan yang seharusnya bersifat absolut dan 

transenden, terkikis menjadi sekadar konten hiburan yang temporer (Talal Asad, 2003). 

Relasi pendidik-peserta didik dalam Pendidikan Islam yang dahulu dijunjung tinggi sebagai ikatan penuh 

nilai spiritual (tarbiyah), kini mengalami transformasi struktural. Hubungan yang seharusnya bersifat transenden, 

humanis, dan berbasis adab, itu perlahan bergeser menjadi interaksi transaksional, menyerupai dinamika antara 

produsen dan konsumen konten. Pendidik (ustadz/dai) diposisikan sebagai penyedia konten yang dituntut tampil 



	
▪ Jurnal	Dedikasi	Pendidikan,	Vo.	10,	No.	1,	Januari	2026	:	97-104		

Dekonstruksi	Makna	Qudwah	Dalam	Perspektif....	 	 							
(Zakaria, Azhari, & Syarif, 2026)                                  	99 
	

populer, sementara peserta didik (murid/santri) menjadi penikmat pasif yang memilih guru berdasarkan daya 

tarik visual dan algoritma. Pergeseran ini mengaburkan makna moral dan tujuan pendidikan Islam itu sendiri, 

yakni pembentukan insan kamil (khalifah). 

Perubahan ini membawa implikasi serius bagi pendidikan karakter generasi muda Muslim. Tanpa filter 

edukatif yang memadai, peserta didik rentan terpapar nilai-nilai keteladanan yang dangkal dan instan. Padahal, 

Pendidikan Islam menuntut proses internalisasi nilai yang mendalam dan berkelanjutan. Situasi ini mendesak 

para praktisi dan pemikir Pendidikan Islam untuk memikirkan ulang konsep qudwah dalam kurikulum digital. 

Diperlukan pendekatan pedagogis baru yang mampu memadukan nilai-nilai tradisional dengan medium digital 

tanpa kehilangan esensi keteladanan. Artikel ini akan membahas secara mendalam tentang proses dekonstruksi 

nilai qudwah dalam konteks Pendidikan Islam, faktor pendorongnya, implikasinya terhadap proses belajar 

mengajar, serta rekomendasi strategi reaktualisasi keteladanan di era digital.  

PEMBAHASAN 

Konsep Qudwah sebagai Metodologi Pendidikan Islam 

Konsep ‘qudwah’ dalam tradisi Islam memiliki akar yang mendalam baik secara linguistik maupun 

terminologis. Secara etimologis, kata ‘qudwah’ ( ةوَدْقُ ) berasal dari akar kata ( و-د-ق ) yang mengandung makna dasar 

"mengikuti" atau "meneladani" (Ahmad Ibn Faris,1979). Ibn Manzhur dalam kamus monumentalnya Lisān al-

'Arab menjelaskan bahwa secara bahasa, ‘qudwah’ berarti "contoh yang dijadikan panutan dalam 

berperilaku”(Ibn Manzhur, 1990).  

Dalam perspektif Pendidikan Islam, konsep qudwah bukan sekadar istilah filosofis, melainkan sebuah 

metode pembelajaran yang efektif (methodology of teaching). Secara etimologis, kata qudwah ( ةوَدْقُ ) berasal dari 

akar kata ( و-د-ق ) yang mengandung makna dasar "mengikuti" atau "meneladani" (Ahmad Ibn Faris, 1979). Dalam 

kamus Lisān al-'Arab, Ibn Manzhur menjelaskan bahwa qudwah berarti "contoh yang dijadikan panutan dalam 

berperilaku” (Ibn Manzhur, 1990). Dalam konteks pendidikan, ini bermakna bahwa perilaku guru adalah 

kurikulum hidup bagi muridnya. 

Secara terminologis, Al-Qurthubi dalam tafsirnya menegaskan bahwa qudwah secara syar'i merujuk pada 

"proses mengikuti dan meneladani sosok yang dianggap ideal dalam kebaikan" (al-Qurthubi, 1964). Landasan 

ini merujuk pada firman Allah dalam al-Qur’an Surat Al-Ahzab ayat 21 yang menetapkan Rasulullah SAW 

sebagai ‘uswah hasanah (teladan utama). Dalam tataran pedagogis, Imam Nawawi menekankan aspek aplikatif 

qudwah sebagai "perwujudan nyata dari nilai-nilai teoritis" (An-Nawawi, 2000). Artinya, seorang pendidik Islam 

tidak hanya mengajarkan teori kebenaran, tetapi harus membuktikannya melalui praktik kehidupan sehari-hari. 

Pemikiran para ulama pendidikan Islam klasik semakin memperkaya konsep ini. Al-Ghazali dalam Ihyā' 

'Ulūm al-Dīn mengaitkan qudwah dengan konsep ‘syaih atau mursyid (pembimbing) dalam tasawuf, 

menekankan bahwa keteladanan pendidik harus mencakup keselarasan antara perkataan dan perbuatan 

(concistency), karena murid akan lebih menangkap melalui pengamatan daripada mendengarkan ceramah (al-

Ghazali, 1982). Asy-Syathibi dalam Al-Muwāfaqāt membedakan antara qudwah umum dengan qudwah 



	
Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vol. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104 
http://jurnal.abulyatama.ac.id/index.php/dedikasi 
 

 

100																																																																																																																																															ISSN 2548-8848 (Online)                                                                                                       												
    

syar'iyyah yang spesifik bagi figur yang memiliki kewenangan syariat (asy-Syathibi, 1975). Ibn Qayyim al-

Jauziyyah memberikan dimensi psikologis pendidikan dengan memandang qudwah sebagai "proses 

transformasi spiritual" yang menular (infectious) melalui interaksi intensif antara pendidik dan peserta didik (Ibn 

Qayyim, 1996). 

Dari tinjauan literatur klasik tersebut, tampak bahwa qudwah dalam Pendidikan Islam memiliki tiga 

dimensi utama: dimensi kognitif (keilmuan), dimensi afektif (moral/akhlak), dan dimensi psikomotorik/tindakan. 

Pendidik yang menjadi qudwah adalah mereka yang mampu mengintegrasikan ketiga dimensi ini. Namun, di 

era digital, integrasi ini terancam dekonstruksi yang mengubah peran pendidik dari murabbi (pembentuk) 

menjadi sekadar content provider. 

Dekonstruksi Dan Populisme Digital ( Ancaman Terhadap Otoritas Pendidik Islam ) 

Untuk memahami pergeseran peran pendidik Islam saat ini, kajian terhadap teori dekonstruksi Jacques 

Derrida dan fenomena populisme digital menjadi relevan. Teori dekonstruksi menawarkan pisau analisis untuk 

membongkar konstruksi makna keteladanan yang selama ini dianggap stabil dalam institusi pendidikan (Derrida, 

1976). Dalam konteks ini, dekonstruksi terjadi ketika makna "pendidik ideal" yang dibangun oleh tradisi 

pesantren atau madrasah diambil alih oleh logika media baru. 

Elemen kunci lainnya adalah teori populisme digital, yang dalam konteks pendidikan merujuk pada cara 

baru produksi dan konsumsi otoritas keilmuan melalui platform media sosial (Gerbaudo, 2019). Fenomena ini 

ditandai dengan munculnya figur-figur pendidik non-tradisional (bukan lulusan perguruan tinggi keagamaan) 

yang membangun pengaruh melalui algoritma dan logika viralitas, bukan melalui jalur kredensial akademik atau 

sanad keilmuan (Bunt, 2018). Kita menyaksikan bagaimana influencer agama dengan kemasan visual menarik 

mampu menyaingi otoritas kyai atau ustadz senior dalam hal jumlah pengikut (peserta didik) di ruang digital. 

Titik temu antara dekonstruksi dan populisme digital terletak pada pembongkaran struktur hierarki 

pendidikan tradisional. Jika dekonstruksi bekerja pada level wacana (makna pendidik), populisme digital bekerja 

pada level praktik sosial (proses belajar). Algoritma media sosial berperan sebagai "kekuatan dekonstruktif" yang 

tidak disadari (Gillespie, 2018). Sistem rekomendasi ini menciptakan kurikulum tersembunyi (hidden 

curriculum) yang mendikte bentuk-bentuk baru qudwah yang sesuai dengan selera pasar. Materi pendidikan 

Islam yang kompleks dan mendalam cenderung tersingkir oleh konten edukasi yang menyederhanakan masalah 

dan memberikan solusi instan. 

Media sosial juga menciptakan kondisi hiperrealitas (Baudrillard, 1994), di mana citra keteladanan visual 

(gaya berpakaian, setting kajian yang estetik) lebih dihargai daripada substansi pendidikan yang sesungguhnya. 

Orientasi ekonomi (attention economy) yang mendasari operasi media sosial semakin memperparah kondisi ini 

(Davenport, 2001). Dalam logika ini, kualitas seorang pendidik diukur melalui metrik kuantitatif seperti jumlah 

like, share, dan komentar, bukan melalui parameter kedalaman ilmu atau kedewasaan spiritual peserta didiknya. 

Namun demikian, dekonstruksi dalam konteks ini tidak selalu bermakna negatif bagi Pendidikan Islam. 

Beberapa sarjana melihat peluang demokratisasi akses pengetahuan agama melalui mekanisme ini (Campbell, 



	
▪ Jurnal	Dedikasi	Pendidikan,	Vo.	10,	No.	1,	Januari	2026	:	97-104		

Dekonstruksi	Makna	Qudwah	Dalam	Perspektif....	 	 							
(Zakaria, Azhari, & Syarif, 2026)                                  	101 
	

2013). Proses ini memungkinkan munculnya pendidik muda yang melek digital dan adaptif, mampu 

menerjemahkan nilai-nilai Islam ke dalam bahasa yang relevan bagi generasi Z dan Alpha. Tantangan utama 

bagi Pendidikan Islam adalah menemukan keseimbangan antara adaptasi teknologi dan pemeliharaan esensi 

qudwah sebagai nilai pedagogis yang sakral. 

Analisis Kritis Perubahan Relasi Pendidik dan Peserta Didik  

Dekonstruksi makna qudwah membawa dampak langsung pada relasi dasar dalam proses Pendidikan 

Islam, yaitu relasi antara guru (mu'allim) dan murid (ta'lim). Dalam perspektif tradisional, relasi ini bersifat 

transendental, beradab, dan bertujuan untuk pemindahan ilmu sekaligus nilai (adab). Namun, di era digital, relasi 

ini mengalami reifikasi menjadi hubungan transaksional antara produsen konten dan konsumen. 

Pertama, terjadi pergeseran kriteria keteladanan. Dalam Pendidikan Islam klasik, kriteria keteladanan utama 

adalah ‘ilmu (keilmuan) dan adab (etika). Seorang pendidik dihormati karena kedalaman ilmunya dan kemuliaan 

akhlaknya. Namun, dalam konstruksi baru, kriteria ini bergeser menjadi popularitas dan kemampuan menghibur. 

Figur pendidik dituntut untuk menjadi selebritas yang bisa menarik perhatian dalam hitungan detik. Hal ini 

berpotensi menyingkirkan figur pendidik tulus yang kurang mahir mengemas konten visual namun memiliki 

kedalaman ilmu. 

Kedua, materi pendidikan mengalami fragmentasi. Kurikulum Pendidikan Islam yang terstruktur dan 

sistematis—seperti yang ditemukan di pesantren atau madrasah—digantikan oleh potongan-potongan konten 

(shorts, reels) yang tidak berkesinambungan. Peserta didik mungkin mendapatkan banyak informasi, namun 

kurang dalam pemahaman sistematis yang holistik. Ini adalah bentuk pendangkalan pendidikan, di mana ilmu 

agama dikonsumsi seperti fast food. 

Ketiga, hilangnya proses internalisasi. Pendidikan Islam menekankan pada proses tadrib (latihan) dan ta'lim 

(pengajaran) yang berulang dan bimbingan intensif. Relasi guru-murid yang transaksional di media sosial 

menghilangkan dimensi pendampingan ini. Murid menjadi konsumen yang pasif, sementara guru tidak memiliki 

kapasitas untuk melakukan evaluasi perkembangan karakter murid secara riil. 

Keempat, munculnya komodifikasi simbol-simbol pendidikan Islam. Banyak influencer pendidikan yang 

menggunakan simbol-simbol religius (busana muslim, atribut keagamaan) sebagai sarana branding pribadi demi 

mendapatkan endorse atau keuntungan komersial. Fenomena ini mengaburkan batas antara dakwah pendidikan 

yang tulus dan aktivitas bisnis (Jose van Dijck, 2013). Dalam perspektif Pendidikan Islam, hal ini berbahaya 

karena dapat menyesatkan peserta didik dalam memahami esensi kesalehan yang tidak lahir dari penampilan 

luar, melainkan keikhlasan batin.  

Reaktualisasi Qudwah dalam Kurikulum Pendidikan Islam Era Digital 

Menyikapi dekonstruksi ini, Pendidikan Islam tidak boleh bersikap reaktif dengan menolak teknologi, 

namun harus proaktif dalam mereaktualisasi konsep qudwah. Reaktualisasi ini adalah upaya memperbarui 

metodologi pendidikan agar tetap relevan tanpa kehilangan roh keislamannya. 

Pertama, integrasi literasi digital berbasis nilai dalam kurikulum pendidikan Islam. Lembaga pendidikan 

Islam tidak bisa lagi mengabaikan kompetensi digital. Literasi digital di sini bukan hanya tentang keterampilan 



	
Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vol. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104 
http://jurnal.abulyatama.ac.id/index.php/dedikasi 
 

 

102																																																																																																																																															ISSN 2548-8848 (Online)                                                                                                       												
    

teknis (menggunakan gadget), tetapi terutama literasi kritis terhadap konten. Peserta didik harus diajarkan untuk 

membedakan antara pendidik yang otoritatif dan sekadar influencer, antara ilmu yang mendalam dan opini yang 

dangkal. Ini adalah bagian dari pembentukan aqidah dan akhlak di era modern. 

Kedua, reorientasi peran pendidik Islam. Pendidik di era digital dituntut untuk memiliki kompetensi ganda: 

kedalaman ilmu agama (sharih) dan kemampuan komunikasi digital (mahir). Pendidik harus menjadi digital 

qudwah, yaitu figur yang mampu memberi teladan tidak hanya dalam dunia nyata, tetapi juga menjaga integritas 

di dunia maya. Lembaga pendidikan kegamaan perlu memasukkan mata kuliah atau pelatihan dakwah digital 

dan manajemen media sosial dalam kurikulum calon pendidik. 

Ketiga, pengembangan model sertifikasi atau akreditasi bagi pendidik dan konten kreator keagamaan. 

Untuk menjaga kualitas Pendidikan Islam di ruang digital, diperlukan mekanisme filtrasi yang melibatkan 

otoritas pendidikan dan lembaga keagamaan. Sertifikasi ini bukan sebagai bentuk sensor, tetapi sebagai jaminan 

kualitas mutu edukatif agar materi yang disampaikan sesuai dengan prinsip-prinsip Pendidikan Islam yang 

rahmatan lil-'alamin. 

Keempat, kolaborasi antara institusi pendidikan formal dan komunitas digital. Pesantren, madrasah, dan 

perguruan tinggi Islam perlu menjalin kolaborasi strategis dengan kreator konten atau platform digital. 

Kolaborasi ini bertujuan untuk menghasilkan konten edukatif yang bermutu tinggi, substansial, namun tetap 

menarik bagi generasi muda. Hal ini dapat menjadi solusi atas kesenjangan antara tradisi keilmuan klasik yang 

"kaku" dengan dinamika budaya digital yang "cair". 

KESIMPULAN  

Dekonstruksi makna qudwah dalam masyarakat digital merupakan fenomena yang tidak dapat dihindari, 

namun membawa konsekuensi serius bagi dunia Pendidikan Islam. Pergeseran otoritas dari figur pendidik 

tradisional berbasis keilmuan menuju figur influencer berbasis popularitas telah mereduksi keteladanan menjadi 

komoditas pasar. Hal ini mengakibatkan krisis relasi pendidik-peserta didik, fragmentasi materi, dan ancaman 

terhadap pendidikan karakter Islam yang autentik. 

Meskipun demikian, tantangan ini juga membawa peluang untuk pembaharuan metodologi Pendidikan 

Islam. Melalui pendekatan yang kritis dan adaptif, esensi qudwah dapat diaktualisasi kembali dalam format baru. 

Diperlukan sinergi yang kuat antara penguatan literasi digital kritis bagi peserta didik, peningkatan kompetensi 

pedagogis-digital bagi pendidik, serta regulasi etika yang mendorong lahirnya ekosistem pendidikan Islam yang 

sehat di ruang virtual. Dengan demikian, Pendidikan Islam tetap dapat menjalankan fungsinya sebagai 

pembentuk peradaban yang rahmatan lil 'alamin di tengah arus deras digitalisasi. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. A. (2020). Islamic Discourse in the Digital Age: Between Commodification and 

Authenticity. Oxford: Oxford University Press. 



	
▪ Jurnal	Dedikasi	Pendidikan,	Vo.	10,	No.	1,	Januari	2026	:	97-104		

Dekonstruksi	Makna	Qudwah	Dalam	Perspektif....	 	 							
(Zakaria, Azhari, & Syarif, 2026)                                  	103 
	

Ahmed, L. (2020). Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate (25th Anniversary 

Edition). New Haven: Yale University Press. 

Al-Ghazali, A. H. (2021). Ihya' 'Ulum al-Din, Jilid. III. Beirut: Dar al-Ma'rifah. 

Al-Jauziyyah, I. Q. (2012). Madarij as-Salikin, Jilid. I. Beirut: Dar al-Kitab al-'Arabi. 

Al-Qurthubi, M. B. A. (2014). Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an, Jilid. XIV. Kairo: Dar al-Salam. 

Alvi, I. (2020). Algorithmic Piety: How Social Media Shapes Religious Authority. Digital Religion, 

8(1), 45-60. 

An-Nawawi, Y. B. S. (2007). Riyadh as-Shalihin. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Asad, T. (2003). Formations of the Secular: Christianity, Islam. Modernity. Stanford: Stanford 

University Press. 

Asy-Syathibi, I. Bin M. (2006). Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari'ah, Jilid. II. Kairo: Dar al-Fikr. 

Bunt, G. R. (2018). Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming Religious 

Authority. Chapel Hill: UNC Press. 

Campbell, H. A. (2020). Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds (2nd 

ed.). London: Routledge. 

Derrida, J. (2016). Of Grammatology (40th Anniversary Edition). Baltimore: Johns Hopkins University 

Press. 

Fairclough, N. (2015). Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language (2nd ed.). London: 

Routledge. 

Faris, I. A. (2006). Maqayis al-Lughah, Jilid V. Beirut: Dar al-Fikr. 

Gerbaudo, P. (2019). The Digital Party: Political Organisation and Online Democracy. London: Pluto 

Press. 

Gillespie, T. (2018). Custodians of the Internet: Platforms, Content Moderation, and the Hidden 

Decisions That Shape Social Media. New Haven: Yale University Press. 

Hirschkind, C. (2006). The Ethical Soundscape: Cassette Sermons and Islamic Counterpublics. New 

York: Columbia University Press. 



	
Jurnal Dedikasi Pendidikan, Vol. 10, No. 1, Januari 2026 : 97-104 
http://jurnal.abulyatama.ac.id/index.php/dedikasi 
 

 

104																																																																																																																																															ISSN 2548-8848 (Online)                                                                                                       												
    

Ibn Manzhur, M. B. M. (2015). Lisan al-'Arab, Jilid. XV. Beirut: Dar Shadir. 

Iqbal, A. (2021). The Algorithmic Ummah: How Social Media Shapes Islamic Authority. Cambridge: 

MIT Press. 

Latief, H. (2019). Dakwah Kreatif: Media, Teknologi, dan Islam di Indonesia. Jakarta: Pustaka Alvabet. 

Pew Research Center. (2022). The Future of World Religions: Population Growth Projections, 2010–

2050. Washington, DC: Pew Research Center. 

Rahman, M. T. (2021). Dakwah Digital: Antara Otoritas dan Popularitas. Jakarta: Pustaka Alvabet. 

van Dijck, J. (2021). The Platform Society: Public Values in a Connective World. Oxford: Oxford 

University Press. 

Wu, T. (2016). The Attention Merchants: The Epic Scramble to Get Inside Our Heads. New York: Knopf 

Doubleday Publishing Group. 

Zuboff, S. (2019). The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the New 

Frontier of Power. New York: Public Affairs. 

 

 

 

 

§ How to cite this paper : 

Zakaria. I., Azhari., & Syarif, M. (2026). Dekonstruksi Makna Qudwah Dalam Perspektif Pendidikan 

Islam: Tantangan Metodoligis Di Era Digital. Jurnal Dedikasi Pendidikan, 10(1), 97–104. 

 

 
 
 
 
  


